
Eike von Savigny 

10.2.1941 - 18.12.2025 

 

Eike von Savigny war ein Glücksfall für die Analytische Philosophie, die deutschsprachige 

Philosophie, und die Universität Bielefeld. Alle drei hat er über fünfzig Jahre auf sehr 

fruchtbare Weise geprägt. 

Geboren wurde von Savigny am 10.2.1941 in Berlin. Nach dem Abitur 1960 absolvierte er ein 

Studium der Rechtswissenschaft, Philosophie, Alten Geschichte und Älteren Germanistik an 

der Universität München, inklusive eines 

Auslandssemesters 1961-62 in Besançon. 

1965 erfolgte die Promotion mit der 

Dissertation Der empirische Charakter des 

deutschen Strafrechts. 1970 wurde von 

Savigny im Fach Philosophie an der 

Philosophischen Fakultät der Universität 

München habilitiert, auf der Grundlage des 

1969 veröffentlichten Buches Die Philosophie 

der normalen Sprache. 

In München zählte von Savigny zum Kreis der 

Studierenden um Wolfgang Stegmüller, der 

damals entscheidend dazu beitrug, die 

Analytische Philosophie nach dem durch die 

Nazis erzwungenen Exodus in den 

deutschsprachigen Raum zu reimportieren. Die Stegmüller-Schule ist vor allem bekannt für 

ihre Beiträge zur formal orientierten post-positivistischen Wissenschaftstheorie. Von Savigny 

verfolgte die Analytische Philosophie in eine andere Richtung. Zwar hat auch er zu Beginn 

seiner Karriere wichtige Beiträge zur Wissenschaftstheorie geliefert. Aber es ging dabei 

weniger um die physikalischen und formalen Wissenschaften, als vielmehr um die Rechts- 

und Literaturwissenschaften. Und er knüpfte nicht an die im Stegmüller-Kreis vorherrschende, 

von Rudolf Carnap personifizierte „ideal language philosophy“ an, sondern an die sogenannte 

„ordinary language philosophy“ britischer Provenienz. Beide Strömungen vollziehen einen 

„linguistic turn“. Traditionelle philosophische Probleme sind nicht Ausdruck mangelnder 

Einsicht in das Wesen der Realität, sondern haben ihren Ursprung in begrifflichen 



Verwirrungen. Sie müssen deshalb durch logisch-linguistische Analyse gelöst bzw. aufgelöst 

werden. Die „Philosophie der idealen Sprache“ propagiert dabei die Paraphrase 

philosophischer Aussagen und Argumente in einem interpretierten künstlichen logischen 

Kalkül. Dagegen geben die „Philosophen der normalen Sprache“ zu bedenken, dass die 

meisten philosophischen Probleme und Paradoxien ihren Ursprung in unserem tatsächlichen 

(alltagssprachlichen oder fachsprachlichen) Begriffssystem haben; deswegen werden sie am 

besten dadurch gelöst, dass man die etablierte Verwendungsweise der philosophisch 

problematischen Begriffe klärt und mit ihrem Gebrauch oder Missbrauch in philosophischen 

Fragestellungen und Theorien vergleicht. 

Auch das Interesse an der Philosophie der normalen Sprache war zum Teil von Savignys 

akademischem Hintergrund geschuldet. Sowohl in der Jurisprudenz als auch in der 

Begriffsanalyse geht es darum, begriffliche Klarheit zum Zwecke klarer Fragestellungen und 

stringenter Argumentation zu schaffen. Aber obwohl beide Felder ihre eigenen Fachsprachen 

verwenden müssen, bleiben diese doch stets verankert in umgangssprachlichen Begriffen und 

verknüpft mit alltäglichen Charakterisierungen menschlichen Denkens, Sprechens und 

Handelns. Von Savignys Philosophie der Normalen Sprache bleibt bis heute eine vorzügliche 

Einleitung in diese Strömung. Das Buch erhellt nicht nur, was unter „normaler Sprache“ zu 

verstehen ist—nämlich der etablierte Sprachgebrauch nicht nur im Alltag, sondern auch in 

spezialisierten Diskursformen, wissenschaftliche Disziplinen inklusive. Es arbeitet zudem die 

philosophische Relevanz dieses Sprachgebrauchs heraus, und dokumentiert damit 

Berechtigung und Errungenschaften der Philosophie der normalen Sprache. Zugleich werden 

aber auch Irrwege und Grenzen des Ansatzes kritisch beleuchtet. 

 

Nach Stationen in München, Trier, Salzburg und Klagenfurt wurde von Savigny 1977 auf einen 

Lehrstuhl für Philosophie an der Universität Bielefeld berufen. Hier entfaltete er seine größte 

Wirkungskraft, in Forschung, Lehre und Organisation gleichermaßen. Dass Bielefeld zu einem 

der Zentren der Analytischen Philosophie in Deutschland aufsteigen konnte, ist zu einem 

großen Teil ihm zu verdanken. Nicht zuletzt dadurch, dass er als treibende Kraft daran beteiligt 

war, weitere herausragende Philosoph*innen nach Bielefeld zu bringen, darunter Peter Bieri, 

Wolfgang Spohn, Rüdiger Bittner, Ansgar Beckermann, Martin Carrier und Véronique Zanetti. 

In Bielefeld verlagerte sich von Savignys fachlicher Schwerpunkt von der Rechtsphilosophie 

und Wissenschaftstheorie hin zur Sprachphilosophie und Philosophie des Geistes. Eine 

Konstante blieb dabei das Interesse an philosophischer Methodologie. Von Savigny verstand 

es wie wenige andere darzulegen, warum der „normale’’, d.h. nicht-philosophische, etablierte 



Sprachgebrauch philosophisch relevant ist, besonders wenn es um sprachliche und mentale 

Phänomene geht. Zugleich bestand er stets darauf, dass die Reflexion auf den etablierten 

Sprachgebrauch methodisch streng kontrolliert erfolgen kann und muss, weshalb sie auch 

eines sprachtheoretischen Fundaments bedarf. Viele von Wittgenstein geprägte 

Philosoph*innen gehen zwar davon aus, dass sich philosophische Probleme nur durch die 

Klärung der Bedeutung einschlägiger Begriffe (auf-)lösen lassen. Sie bestreiten aber 

vehement, dass es dazu einer Theorie dessen bedarf, was Begriffe, sprachliche Bedeutung 

oder Sprache ausmacht. 

In seinem sprachphilosophischen Hauptwerk Zum Begriff der Sprache: Konvention, 

Bedeutung, Zeichen (1983) liefert von Savigny eine ebenso elegante wie plausible Alternative 

zu dieser meta-semantischen Enthaltsamkeit. Er geht aus von Wittgensteins berühmtem 

Diktum: „Man kann für eine große Klasse von Fällen der Benützung des Wortes ‚Bedeutung’—

wenn auch nicht für alle Fälle seiner Benützung—dieses Wort so erklären: Die Bedeutung 

eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache“ (Philosophische Untersuchungen §43). Nun 

ist jedoch zunächst einmal unklar, welche Aspekte des Gebrauchs eines Ausdrucks seine 

Bedeutung bestimmen und von daher semantisch relevant und philosophisch wichtig sind. 

Statt dieser Herausforderung unter Berufung auf die vermeintliche Unmöglichkeit 

philosophischer Theorien auszuweichen, stellt sich ihr von Savigny mit Gusto. Er verfolgt 

dabei zwei Ziele: Erstens, die Begriffe zu klären, deren wir uns beim philosophischen Reden 

über und der Analyse von Sprache bedienen—Wort-, Satz- und Äusserungsbedeutung, etwas 

Meinen, Verstehen, Sprachregel, etc. Zweitens, ein Verfahren zu entwickeln, mit dem sich 

eine uns völlig unbekannte Form sprachlichen Verhaltens ab novo interpretieren lässt. Die 

erwähnten Begriffe werden dabei dadurch analysiert, dass man ihre Rolle innerhalb einer 

solchen Theorie sprachlichen Verhaltens klärt. Diese Strategie erinnert unmittelbar an Donald 

Davidsons Projekt einer „theory of meaning for natural languages“; in diesem geht es ebenfalls 

um das Instrumentarium, mit dem sich die „radical interpretation“ einer völlig unbekannten 

Sprache bewerkstelligen lässt. Anders als der durch Quinesche Scheuklappen behinderte 

Davidson, schränkt von Savigny das begriffliche und formale Instrumentarium aber nicht unter 

Berufung auf Naturalismus, Extensionalismus und Behaviorismus ein. Vielmehr bedient er 

sich frei und auf äußerst informierte und kreative Weise bei Theorien des tatsächlichen 

Sprachverhaltens, allen voran bei Wittgenstein, Ryle, Austin, Grice, Hart, Lewis und Bennett. 

Ein besonders interessanter Aspekt von von Savignys Sprachphilosophie ist sein Versuch, 

das Wittgensteinsche Diktum von Bedeutung als Gebrauch durch die Idee des 

Sprechaktpotenzials („illuctionary act potential“) zu spezifizieren und zu operationalisieren. 

Grob vereinfacht ist der Sinn eines Satz-Typs bestimmt durch die Arten von (illokutionären) 



Sprechakten, die man durch die Äußerung eines seiner Token gemäß allgemeiner 

sprachlicher Konventionen vollziehen kann. Die Bedeutung eines Wort-Typs ist dann der 

Beitrag, den ein Token des Typs zum Sprechaktpotenzial von Sätzen leistet, in denen er 

vorkommt. 

Wichtig ist dabei, dass der hier entwickelte Begriff der Bedeutung ein theoretischer ist, der die 

Dispositionen von Sprecher*innen erklären soll, sich in unterschiedlichen kommunikativen 

Situationen unterschiedlich zu verhalten. Entscheidend ist darüber hinaus, dass die Rolle 

einer Äußerung durch ihre durch Konventionen festgelegten Vorbedingungen und ihre 

ebenfalls durch Konventionen festgelegten Ergebnisse bestimmt wird. Mit der Ausarbeitung 

dieser Idee hat von Savigny den weltweit gefeierten Inferentialismus von Robert Brandom um 

Jahre vorweggenommen, und zwar auf eine Weise, die sehr viel klarer ist und auf deutlich 

weniger problematischen Annahmen beruht, als die Brandomsche Version. Eindrücklich ist 

auch die präzise und durchweg unaufgeregte Art und Weise, wie von Savigny normative 

Begriffe wie „Regel“ und „Konvention“ einführt und fruchtbar macht. Das unterscheidet sich 

äußerst wohltuend von den augenblicklichen Debatten um das ‚N-Wort‘, in denen Normativität 

abwechselnd fetischisiert oder geleugnet wird, oft aufgrund mystifizierender Auffassungen 

dessen, was normative Phänomene eigentlich ausmacht.  

Spätestens seit seinem Jahr am Wissenschaftskolleg in Berlin 1988-89 hat von Savigny sich 

intensiv der späten Philosophie Wittgensteins gewidmet, sowohl mit interpretatorischer als 

auch mit sachlicher Zielrichtung. Hauptresultat dieser Bemühungen sind die zwei Bände 

Wittgensteins „Philosophische Untersuchungen“. Ein Kommentar für Leser (1988/89). Es 

handelt sich um den einzigen Kommentar zu den Untersuchungen, der in der Sprache des 

Werks verfasst worden ist. Der Untertitel ist Programm. Von Savigny orientiert sich 

konsequent an den Fragen, mit welchen Wittgensteins zweites Meisterwerk 

unvoreingenommene Leser beständig konfrontiert: i) Wer spricht? (Wittgenstein oder sein 

fiktiver Gesprächspartner); ii) Worum geht es? (in Bemerkungen, die zwar stilistisch klar sind, 

deren philosophische Relevanz aber alles andere als offenkundig ist); iii) Wo gehört das hin? 

(innerhalb des gesamten Werkes bzw. innerhalb bestimmter Gedankenstränge). Von Savigny 

geht diesen Leitfragen durch detaillierte und penible Kommentare nach, wobei besonders die 

subtilen Erwägungen der sprachlich möglichen alternativen Lesarten einzelner Passagen 

äußerst erfrischend und erhellend sind. Um einen Kommentar für Leser handelt es sich auch in 

einer zweiten Hinsicht. Im Gegensatz zu dem mehrbändigen Kommentar von Baker und Hacker 

verfährt von Savigny in den allermeisten Fällen rein textimmanent, ohne Berücksichtigung der 

Manuskripte und Typoskripte aus denen Wittgenstein die Untersuchungen zusammengestellt 

hat. 



Inhaltlich besticht der Kommentar durch den Versuch zu zeigen, dass das gesamte Werk der 

Verteidigung zweier zentraler Thesen dient, einer über „etwas mit einer Äußerung Meinen“, und 

einer über mentale Phänomene im Allgemeinen: 

Dass ein Individuum mit einer Äußerung etwas Bestimmtes meint oder eine Äußerung auf 

bestimmte Weise versteht, bzw. allgemeiner sich in mentalen Zuständen des Denkens, Fühlens, 

Einbildens etc., befindet, ist kein Umstand dieses isolierte Individuum allein betreffend, sondern 

läuft auf die Tatsache hinaus, dass die Muster des Verhaltens des Individuums auf gewisse 

Weise eingebettet sind in entsprechende Muster sozialen Verhaltens innerhalb der 

Gemeinschaft, der das Individuum angehört. 

Erfrischend daran ist die kompromisslose Ausrichtung der Interpretation eines scheinbar 

ungeordneten und aphoristischen Texts auf systematische Thesen und Argumente hin. Radikal 

ist die kompromisslose Durchführung einer von anderen Interpreten stückweise und halbherzig 

verfolgten kommunitaristischen Lesart. Und überaus erhellend ist die systematische Entwicklung 

des „Musterrezepts“, einer konsequent holistischen Herangehensweise an sprachliche und 

mentale Begriffe und Phänomene. 

Sowohl was die hermeneutische Methode als auch was die inhaltlichen Interpretationen und 

Thesen anbelangt, scheut der Kommentar in keinster Weise vor Kontroversen zurück. Von 

Savigny geht es nicht um die Absichten des Autors, sondern um die vom Text tatsächlich 

gemachten Aussagen. Ob diese Trennung immer eindeutig möglich ist und ob man angesichts 

der Zettel-Kompositionsmethode Wittgensteins die Vorversionen bei Seite lassen sollte, sei 

dahingestellt. Dasselbe gilt für die Ausrichtung des gesamten Textes auf eine kommunitaristische 

und „patternalistische“ Auffassung von Sprache und Geist. 

Eike hat mich als damals noch sehr jungen Wittgenstein Forscher explizit dazu ermutigt, mich 

aus der Perspektive einer textgenetischen Interpretationsmethode und einer eher orthodoxen 

Lesart kritisch mit seinem Kommentar auseinander zu setzen. Das spricht Bände. Zum einen, 

was seine bewundernswerte intellektuelle Offenheit anbelangt. Es ging ihm immer um die Sache 

und nicht um die Wahrung des eigenen geistigen Besitzstandes. Zum anderen handelte von 

Savigny, was die Förderung des wissenschaftlichen Nachwuchses betrifft, stets im Dienste der 

Philosophie und ohne jegliche Ambitionen auf Bildung einer Schule. Gerade dadurch hat von 

Savigny so viel zur deutschsprachigen Philosophie beigetragen. Unter die von ihm auf den 

verschiedensten Ebenen betreuten und geförderten gehören herausragende Forscher*innen wie 

Andreas Kemmerling, Oliver Scholz, Rosemarie Rheinwald, Kerstin Stüssel, Albert Newen und 

Katia Saporiti. 



Von Savigny hat nicht nur entscheidende eigene Beiträge zur Interpretation und kritischen 

Diskussion von Wittgensteins Spätphilosophie geleistet. Er hat darüber hinaus seit den späten 

1980ern Bielefeld zielstrebig in das führende deutschsprachige Zentrum der Wittgenstein-

Forschung verwandelt. Dies durch die Organisation von Tagungen, durch das DFG-Projekt 

zur Herausgabe von Joachim Schultes Kritisch-Genetischer Edition der Philosophischen 

Untersuchungen (2001) und durch seine großzügige und unermüdliche Unterstützung von 

Gastaufenthalten von Wittgenstein Forscher*innen aus aller Welt. Zu denen, die davon sowohl 

intellektuell als auch was die akademische Laufbahn anbelangt ungemein profitiert haben, 

zählte neben Joachim Schulte, David Stern und Richard Raatzsch auch ich selbst. 

Überhaupt waren Eike und Ulrike von Savigny die perfekten akademischen Gastgeber. Die 

zahlreichen sozialen Anlässe „Auf der Hufe“ waren legendär. Und die von Savignys hatten 

sogar stets ein Fahrrad für philosophische Besucher*innen aus aller Welt im Keller. Überhaupt 

war das Fahrrad Eikes bevorzugtes Fortbewegungsmittel, bis zu einem tragischen Unfall, der 

seine letzten Jahre überschattete. 

Beweglichkeit und Präzision waren auch Eikes zentrale intellektuelle Tugenden. Exemplarisch 

und unvergesslich bleibt für mich seine Auseinandersetzung mit Wittgensteins Bemerkung, 

wonach wir zwar sagen „Der Hund fürchtet, sein Herr werde ihn schlagen“ aber nicht „Der 

Hund fürchtet, sein Herr werde ihn morgen schlagen“ (im Aufsatz „Keine Hoffnung für Hunde“ 

von 1995). Zunächst beschreibt von Savigny auf extrem phantasievolle Weise die 

Verhaltensweise eines sprachlosen, aber hochintelligenten Hundes, die Belege für den 

zweiten Satz liefern könnte. Nur um dann zu nachzuweisen, dass diese scheinbar begrifflich 

mögliche Verhaltensweise letztlich überhaupt nicht in die canine Lebensform passen würde. 

Alle, die überzeugt sind, dass sich aus dem späten Wittgenstein mehr herausholen lässt als 

ein Kult des Alltäglichen und wohlfeiles Gerede von philosophischer Therapie werden von 

Savignys Interventionen, Provokationen und Entwürfe ebenso schmerzlich vermissen, wie 

seine gleichermaßen humorvolle wie konstruktive Kritik. 

Letztlich liefen von Savignys philosophische Bemühungen aber auf ein viel breiteres und 

grundsätzlicheres Projekt hinaus, nämlich das methodisch kontrollierte kritische Denken im 

Kleinen wie im Großen. Daraus speiste sich auch sein vorbildliches Engagement für Lehre 

und Philosophiedidaktik. 

Wir gedenken eines Philosophen, der unser ebenso wundersames wie wunderbares Fach auf 

herrliche Weise bereichert hat! 

Hans-Johann Glock, Dezember 25/Januar 26 


