18

IFeuilleton

FRANKFURTER RUNDSCHAU | NR. 26 | SAMSTAG, 31. JANUAR 2026

Fiihrte einen bedeutenden Gottesbeweis: Anselm von Canterbury (1033-11

Bischofsstab) von Wilhelm II. (Rufus) von England an. Holzstich London 1864.

A nsgar Beckermann gilt als
einer der wichtigsten Kop-
fe der analytischen Philosophie
in Deutschland.

Herr Beckermann, in unserer
Zeit wird das Wissen hart atta-
ckiert. Bleibt die Flucht zum
Glauben. Sie haben vor einigen
Jahren ein Buch iiber Glauben
geschrieben. Muss Glauben
zwingend etwas Religioses
sein?

Nein, nicht unbedingt. Im
Deutschen verwenden wir die
Verben ,glauben“ und ,iiber-
zeugt sein“ weitgehend syn-
onym. Wenn wir sagen: ,Ich
glaube, morgen wird es reg-
nen“, meinen wir ja keine reli-
giose Aussage, sondern dri-
cken eine Uberzeugung tiber
die Welt aus. Der grof3geschrie-
bene ,Glaube“ hingegen ver-
weist im Deutschen tiblicher-
weise aufReligion. Es lohnt sich
daher, zwischen religiosem
und nichtreligiosem Glauben
zuunterscheiden.

Undwas zeichnet fiir Siereligio-
ses Glauben aus?

Ich vertrete die Auffassung,
dass Religionen in der Regel
Uberzeugungen enthalten, die
sich auf eine die empirische
Welt transzendierende Sphére
beziehen - auf tibernatiirliche
Wesen oder Krifte. Manche
wiirden das bestreiten, aber
wenn man sich die existieren-
den Religionen anschaut, dann
findet man dieses Moment
praktisch berall. Religion
setzt fast immer voraus, dass es
neben der nattirlichen Welt ei-
ne andere, nicht-natiirliche

gibt.

Damit beriihren Sie den alten
Gegensatz von Glauben und
Wissen.

Ja, und dieser Gegensatz ist
hochaktuell. Was wir in westli-
chen Gesellschaften beobach-
ten, ist nicht nur eine Individu-
alisierung von Glaubensfor-
men, sondern eine Infragestel-
lung des Wissensbegriffs selbst.
Der klassische Wissensbegriff
der Philosophie — Wissen als ge-

e v A=

09). Anselm (3.v:i.) nimmt hier das Erzbitlilrlnu(symbolisiert durch den

v

IMAGO IMAGES

,Richtet euch nach Grinden®

Ansgar Beckermann tiber das Fehlen einer transzendenten Welt als Grundlage der Religion,
die Bedeutung des Glaubens, die Existenz Gottes sowie die Aufgabe der analytischen
Philosophie. Ein Interview von Michael Hesse

rechtfertigte wahre Uberzeu-
gung - steht unter Druck. Vor
allem der Wahrheitsbegriff ist
in Misskredit geraten. Man hort
oft den Satz: ,Jeder hat seine ei-
gene Wahrheit.“ Aus meiner
Sicht ist das nicht konsistent
vertretbar. Es gibt nur eine
Wahrheit.

Wie lange hat sich dieser Wis-
sensbegriff eigentlich gehalten?
Der reicht doch mindestens bis
Platon zuriick.

In der Philosophie hat er sich
im Kern durchgehalten. Natiir-
lich gibt es Kolleginnen und
Kollegen, die dem Wahrheits-
begriff skeptisch gegeniiberste-
hen. Das ist aber eine Minder-
heitenposition, sowohl nume-
risch als auch argumentativ.
Die groRe Mehrheit der Philo-
sophen geht nach wie vor
davon aus, dass Wahrheit es-
senziell zum Begriff des Wis-
sens gehort. Die klassische
Dreikomponententheorie -
Uberzeugung, Wahrheit und
Rechtfertigung - ist immer
noch maf3geblich. Es gibt tech-
nische Debatten tiber Ergin-
zungen, aber der Kern steht.

Warum ist diese Unterschei-
dung zwischen Glauben und
Wissen fiir uns als Menschen
iiberhaupt relevant?

Wissen tiber die empirische
Welt ist fiir uns iiberlebensnot-
wendig. Wenn wir Hunger ha-
ben, miissen wir wissen, wo es
Nahrung gibt; wenn wir miide
sind, miissen wir wissen, wo
wir einen sicheren Schlafplatz
finden. Nicht nur fiirunsere all-
gemeine Lebensfithrung wére
es aber auch wichtig zu wissen,
ob es neben der empirischen
auch eine tibernattirliche Welt
gibt und wie diese beschaffen
ist. Aber offenbar kénnen wir

das nicht wissen, wir konnen es
nur glauben.

Sie haben vorhin bereits zwi-
schen religiosem und nicht-reli-
giosem Glauben unterschieden.
Bleiben wir beim religidosen
Glauben — und hier zundchst
beim Monotheismus. Was widire
aus Ihrer Sicht der Kern dessen,
woran religiose Menschen glau-
ben?

Im Kern geht es um zwei Fra-
gen: Erstens, ob es tiberhaupt
ubernatiirliche Wesen gibt —al-
so nichtmaterielle Wesen, Geis-
ter im weitesten Sinne. Und
zweitens, ob es unter diesen
auch Gotter gibt, nichtmateri-
elle Wesen, die uns Menschen
an Kraft weit tberlegen sind
und die hiufig als unsterblich
betrachtet werden. Der Mono-
theismus, wie er uns im Juden-
tum, im Christentum und im Is-
lam entgegentritt, beantwortet
diese zweite Frage strikt: Es gibt
nur einen Gott. Und dieser Gott
wird zumindestim christlichen
Verstdndnis als vollkommenes
Wesen gedacht - allwissend,

,Die Aufgabe der
Philosophie ist
nicht die eines
Priesters oder
Therapeuten. Die
Aufgabe der
Philosophie ist es,
Antworten auf
philosophische,
auch auf
existentielle Fragen
zu finden*

allmédchtig und moralisch voll-
kommen gut. Dasist die Grund-
idee des sogenannten ens per-
fectissimum.

Manche wiirden einwenden,
dass der Monotheismus nicht
die einzige religiose Form ist.
Natirlich. Es gibt polytheisti-
sche Religionen, animistische
Traditionen und sogenannte
Hochgottreligionen. Monothe-
ismus ist nur eine Variante un-
ter vielen. Aber in unserer kul-
turellen Tradition ist er die pra-
gende Form. Uber die anderen
konnte man viel sagen, aber das
fithrt hier zu weit.

Bleiben wir beim abrahamiti-
schen Gott. In der Philosophie
hat es ja verschiedenste Versu-
che gegeben, seine Existenz zu
beweisen — rein begrifflich, ge-
wissermayf3en a priori. Was hal-
ten Sie als analytischer Philo-
soph von diesen Gottesbewei-
sen?

Das hingt davon ab, welchen
Beweis man betrachtet. Das on-
tologische Argument — von An-
selm iiber Descartes bis zu Leib-
niz — hat versucht zu zeigen,
dass aus dem Begriff eines voll-
kommenen Wesens notwen-
dig folgt, dass dieses Wesen
existiert. Die Idee dahinter ist:
Ein vollkommenes Wesen, das
nur in Gedanken existiert, wa-
re weniger vollkommen als ei-
nes, das auch in der Wirklich-
keit existiert — also miisse es
existieren.

Und iiberzeugt Sie das?

Als rein begriffliche Operation
ist das elegant. Aber als Beweis
der Existenz Gottes ist es in
meinen Augen nicht tragfdhig.
Kant hat dasim18. Jahrhundert
sehr scharf formuliert: Exis-
tenz ist keine Eigenschaft wie

»allwissend® oder ,allméchtig",
die man einfach zum Begriff ei-
nes Wesens hinzufiigen konn-
te. Wenn Kant damit recht hat -
und ich denke, er hat recht —,
dann bricht das klassische on-
tologische Argument zusam-
men.

Sie haben vorhin gesagt, wir
miissten anerkennen, dass die
empirische Welt die einzige
Welt ist, die es gibt. Was bedeu-
tet das konkret?

Es bedeutet schlicht, dass alles,
was existiert, Teil dieser Welt
ist: die Sterne, unsere Erde,
Fliisse, Berge, Baume, Tiere —
und wir Menschen. Auch wirra-
gen nicht tiber diese Welt hin-
aus. Wir sind Teil von ihr. Und
weil wir uns in dieser empiri-
schen Welt zurechtfinden miis-
sen, brauchen wir wahre Uber-
zeugungen iiber sie.

Und wie gelangen wir zu sol-
chenwahren Uberzeugungen?

Ich bin tiberzeugt, dass wissen-
schaftliche Methoden der beste
Weg sind, um zu wahren Uber-
zeugungen zu gelangen. Aller-
dings wiirde ich den Begriff
~wissenschaftliche Methoden*
nicht mystifizieren. Vieles
davon nutzen wir bereits im All-
tag: Wir priifen, vergleichen,
schlieRen aus, suchen nach In-
dizien, korrigieren Fehler. Wis-
senschaft ist im Grunde die sys-
tematische Anwendung dieser
alltdglichen Methoden. Wenn
wir so vorgehen, kommen wir
nicht zu einer tibernatiirlichen
Welt. Der vielleicht wichtigste
Schluss im Alltag und in den
Wissenschaften ist der Schluss
aufdie beste Erkldarung. Aber es
gibt keine uns zuginglichen
Phinomene, die sich nur oder
am besten durch das Einwirken
libernatiirlicher Wesen erkld-

ren lassen. Und denken sie an
die vielen verheerenden Natur-
katastrophen, die es in unserer
Welt gegeben hat und gibt. Hier
ist das Nichteingreifen uns
wohl gesonnener tibernatiirli-
cher Wesen geradezu mit Han-
den zu greifen. All das stiitzt in
meinen Augen die Vermutung,
dass es solche Wesen und eine
libernatiirliche Welt gar nicht
gibt.

Sie wollten das mit einem Bei-
spiel verdeutlichen.

Ja. Nehmen Sie das Strafrecht.
Wenn es in einem Mordfall dar-
um geht, herauszufinden, wer
das Opfer getotet hat, dann ge-
hen wir davon aus, dass es eine
Wahrheit gibt: eine konkrete
Person oder eine konkrete
Gruppe hat die Tat begangen.
Und wir nutzen Methoden - In-
dizien, Ausschlussgriinde (Ali-
bis), Spuren —, um dieser Wahr-
heit ndherzukommen. Nie-
mand wiirde ernsthaft behaup-
ten, es gebe hier mehrere
Wahrheiten: Fiir den einen war
A der Tater, fiir den anderen B.
Sicher kann man das eine oder
das andere glauben. Aber wahr
kann hochstens eine dieser
Uberzeugungen sein. Das hal-
ten die meisten Menschen ganz
intuitiv fiir vollig klar. Und ich
denke, genauso sollten wir uns
auchinsgesamt dem Thema ni-
hern, was es in der Welt gibt
und was nicht.

Wenn wir iiber Wissen und
Wahrheit sprechen, sind wir
mitten in der Philosophie. Sie
haben maf3geblich zur analyti-
schen Philosophie in Deutsch-
land beigetragen. Wie sehen Sie
deren Rolle heute? Es gibt ja die
Kritik, die Philosophie habe das
Feld des Sinnhaften aufgegeben
und konne den Menschen kei-
nen Sinnrahmen mehr bieten —
und verantwortlich sei vor al-
lem die analytische Philoso-
phie.

Ich kann mit dem Begriff ,,Sinn-
rahmen” wenig anfangen. Seit
altershergibt es Fragen, dievon
Philosophinnen und Philoso-
phenbehandeltwerden: In wel-
chem Verhdltnis stehen Koérper
und Geist zueinander? Was ist
Bewusstsein? Haben wir einen
freien Willen? Was kann man a
priori wissen? Ldsst sich das
Problem der Induktion 16sen?
Gibt es einen Gott? Lassen sich
moralische Normen rational
begriinden? Was ist eine ge-
rechte Gesellschaft? Aufgabe
der Philosophie ist, Antworten
auf diese Fragen zu finden. Und
d.h. erstens herauszuarbeiten,
welche moglichen Antworten
es gibt, und zweitens, welche
Griinde fiir und gegen diese
Antworten  sprechen. Das
scheint trocken, aber es ist zen-
tral fiir jede ernsthafte Ausein-
andersetzung mit der Welt und
uns selbst. Auflerdem: Wenn
der Vorwurf, die analytische
Philosophie habe das Feld des
Sinnhaften aufgegeben, bedeu-
ten soll, sie habe zu ethischen
und normativen Fragen sowie
insgesamt zu existentiellen Fra-
gen nichts beizutragen, so
stimmt das einfach nicht. Im
Gegenteil, viele Fragen von im-
mens existentieller Tragweite —
Bewusstsein, Freiheit, Moral,
Identitédt, Tod — werden heute
auch analytisch debattiert, und
zwar auf'sehr hohem Niveau.

Sie halten die Frage nach einem
Sinnrahmen fiir missverstind-
lich?

Die Aufgabe der Philosophie ist
nicht die eines Priesters oder
Therapeuten. Die Aufgabe der
Philosophie ist es, Antworten
auf philosophische, auch auf



19 Feuilleton

FRANKFURTER RUNDSCHAU | NR. 26 | SAMSTAG, 31. JANUAR 2026

ZUR PERSON

Ansgar Beckermann, geb. 1945
in Hamburg, ist einer der
Hauptvertreter der Philoso-
phie des Geistes und der
analytischen Philosophie in
Deutschland. Seine Arbeits-
schwerpunkte liegen zudem
im Feld der Logik, Erkennt-
nistheorie, Theorie der Wil-
lensfreiheit und Religions-
philosophie. In der Zeit von
1964 bis 1974 Studium stu-
dierte er in Hamburg und
Frankfurt am Main Philoso-
phie, Soziologie und Mathe-
matik, in Frankfurt wurde er
auch promoviert. Danach
lehrte er in Mannheim und
Bielefeld. Zwischen 2000 und
2006 war er Prasident der
Gesellschaft fur Analytische
Philosophie e.V.

Sein bekanntestes Buch ist
wohl die ,Analytische Ein-
fuhrung in die Philosophie
des Geistes” (De Gruyter). Im
Jahr 2013 erschien von ihm
das Buch ,,Glaube” (eben-
falls De Gruyter, 194 Seiten,
19,95). In diesem Jahr er-
scheint aus seiner Feder in
einer Neuauflage sein Buch
,Naturalismus”.

existentielle Fragen zu finden.
Dabei geht sie so vor, dass sie
versucht, Begriffe zu kliren,
Griinde fiir und wider abzuwd-
gen und so zwischen verniinfti-
gen und unverniinftigen Uber-
zeugungen zu unterscheiden.
Wer von der Philosophie erwar-
tet, sie miisse existenzielle Er-
bauung liefern, wird natiirlich
enttduscht. Und noch eins
scheint mir wichtig: Philoso-
phie versucht zwar, Antworten
aufihre Fragen zu finden. Aber
aus prinzipiellen Griindenistes
ihrunméglich, tatsdchlich defi-
nitive Antworten zu geben. Sie
kann nur herausfinden, welche
moglichen Antworten es gibt
und welche Griinde fiir und ge-
gen diese Antworten sprechen.
Das ist fiir viele natiirlich unbe-
friedigend. Aber es ermoglicht
auch jedem, eine eigene Ant-
wort zu finden.

Wenn moderne Gesellschaften
komplexe Probleme ohne tran-
szendente Instanzen losen kon-
nen — wire das dann ein Argu-
ment fiir eine atheistische oder
zumindest stark sdkularisierte
Gesellschaft?

So einfach ist es nicht. Was ich
jedoch in unserer westlichen
Welt fiir einen geradezu epo-
chalen Fortschritt halte, ist die
Religionsfreiheit, die sich nach
dem DreiRigjidhrigen Krieg im
Westen durchgesetzt hat. Diese
Entwicklung hat Gesellschaf-
ten enorm befriedet. Wenn Pro-
testanten nicht mehr gegen Ka-
tholiken kdmpfen, Muslime
nicht mehr gegen Christen,
Muslime nicht mehr gegen Ju-
den - sondern die Gesellschaft
so organisiert ist, dass jeder das
Recht hat, seinen Glauben frei
zu wihlen und niemand des-
halb diskriminiert werden darf
—, dann ist das ein zivilisatori-
scher Durchbruch ersten Ran-
ges.

Und dasistin Gefahr?
Zumindest sehe ich in Teilen
der Welt Entwicklungen, die

eher Riickschritte darstellen.
Religionsfreiheit ist kein
Selbstlaufer. Es gibt Regionen,
in denensie erodiert, andere, in
denen sie nie etabliert wurde.
Und das ist nicht nur fiir religio-
se Minderheiten ein Problem,
sondern fiir die Gesellschaft
insgesamt, weil es Konflikte
verschirft und politisiert, die
langst befriedet sein kénnten.

Bleibt trotzdem die Frage: Sind
atheistische Gesellschaften oder
religiose  Gesellschaften die
friedlicheren?

Ich wiinschte, ich kénnte Ih-
nen eine eindeutige Antwort
geben. Aber das kann ich nicht.
Es gibt fiir beide Varianten gute
historische und gegenwairtige
Beispiele. Es gibt zutiefst religi-
O0se Gesellschaften, die tiber
lange Zeitrdume friedlich wa-
ren. Aber es gab und gibt auch
sehr viel religiose Gewalt. Es
gibt stark sdkularisierte Gesell-
schaften, die ebenfalls friedlich
und stabil funktionieren. Aber
natiirlich gibt es auch Staaten,
die sich selbst als atheistisch
verstehen und die zu den tibels-
ten Unterdriickerstaaten der
Geschichte zdhlen. Entschei-
dend scheint mir nicht die Pré-
senz oder Abwesenheit von Re-
ligion zu sein, sondern die Fa-
higkeit zur Toleranz, zur Kon-
fliktbegrenzung und  zur
Wahrung der Rechte jedes Ein-
zelnen.

Sie haben einmal die These ver-
treten, dass die Philosophie bis
etwa 1800 - also bis einschlief3-
lich Kant — einer Maxime ge-
folgt sei: ,Suche nach Griin-
den.“ Was meinten Sie damit?
Gemeint ist eine bestimmte
Art, an philosophische Proble-
me heranzugehen. Die Philoso-
phie sollte in meinen Augen
versuchen  herauszufinden,
wie die Welt wirklich ist, und
sie sollte das tun, indem sie
Grinde sammelt, abwigt und
nach begriindeten Uberzeu-
gungen sucht. Bis Kant ist das
im Kern das philosophische
Programm: ein argumentatives
Projekt. Im 19. Jahrhundert gilt
das — tliberspitzt gesagt — nicht
mehr tberall. Nehmen Sie
Nietzsche oder andere Vertre-
ter jener Zeit: Argumente spie-
len da keine zentrale Rolle
mehr. Philosophie wird literari-
scher, rhetorischer, stilisti-
scher.

Und die analytische Philoso-
phie wiire der Versuch, das zu-
riickzuholen?

Genau. In dem Aufsatz, auf den
Sie anspielen, habe ich die The-
se vertreten, die analytische
Philosophie sei der Versuch, die
Philosophie wieder auf den
Wegvor1800 zurtickzubringen.
Wegvon dem, was ich etwas po-
lemisch  ,literarisches Ge-
schwitz“ genannt habe, und
hin zu philosophischen Uber-
zeugungen, die sich an Griin-
den orientieren. Insofern spielt
die analytische Philosophie ei-
ne sehr gute Rolle: Sie zwingt
uns, Rechenschaft iiber unsere
Behauptungen abzulegen.

Kritiker wenden ein, dass die
analytische Philosophie sich in
Spitzfindigkeiten verliert.

Das stimmt bis zu einem gewis-
sen Grad. Es gibt Arbeiten, die
so detailversessen sind, dass sie
kaum noch Erkenntnisgewinn
erzeugen. Diese Kritik ist legi-
tim. Aber man sollte die analyti-
sche Philosophie nicht aufihre
Schwichen reduzieren. Die
Grundhaltung - richtet euch
nach Griinden - ist ein enorm
wichtiger Beitrag zur Philoso-
phieinsgesamt.

er Schlagzeuger Makaya

McCraven, einer der pro-
minentesten  Protagonisten
der neueren Jazzszene in Chi-
cago um das Label Internatio-
nal Anthem, bringt Produkti-
onstechniken aus dem HipHop
mit der Improvisation des Jazz
zusammen. ,,Off the Record*,
sein neues Doppelalbum, setzt
sich aus vier eigenstindigen
EPs zusammen, die man als ei-
nen Zyklus auffassen und ho-
ren kann.

Grundlage sind Aufnahmen
aus den Jahren 2015 und 2017
sowie 2024 und 2025, live ein-
gespielt in New York, London
und Berlin, mit unterschiedli-
chen Besetzungen um insge-
samt zehn Musiker, darunter
Ben LaMar Gay (Kornett, Stim-
me, Perkussion, Synthesizer,
Elektronik und Diddley Bow),
der Gitarrist Jeff Parker und die
Vibrafonisten Joel Ross und Jus-
tefan, Junius Paul am Kontra-
bass und Benjamin J. Shepherd
am E-Bass. Spiter bearbeitete
McCraven, wie von ihm geldu-
fig, die Aufnahmen im Studio
und versah sie mit Overdubs.

Es ist der gemeinschaftliche
Prozess des Musizierens, fiir
den sich Makaya McCraven,
wie er betont, besonders inter-
essiert vor dem Hintergrund ei-
ner Zeit, die stark von der virtu-
ellen Kommunikation gepragt
ist und in der man nicht mehr
sicher wisse, was real ist und
was nicht.

Was banal erscheinen mag,
derweil es tatsdchlich die sich
vehement vermittelnde Ener-
gie des gemeinschaftlichen
Prozesses ist, die die iiberra-
gende Qualitit dieser Aufnah-
men mit ausmacht. Ein Treffen
starker Charaktere, die um die
Bedeutung eines Austarierens
von Individualitit und Ge-
meinschaft wissen. Das impro-
visierende Ensemble, ein Ge-
sellschaftsmodell. Selbst wenn
man es als solches nicht verkla-
rensollte.

t e

Makaya McCraven.

Ein kréftiger Akzent, wenn
auch von Nummer zu Num-
mer unterschiedlich ausge-
pragt, liegt bei dem 1983 als
Sohn eines Afroamerikaners
und einer Ungarin in Paris ge-
borenen Musiker auf der Beto-
nung der afrikanischen Wur-
zeln, besonders etwa in der
Rhythmik von ,,Choo Choo* zu
Beginn der EP ,The People‘s
Mixtape®. Die Repetition spielt
eine fundamentale Rolle, teils
in Verwandtschaft zum musi-
kalischen Minimalismus. In
Jeff Parkers Gitarrenspiel in
»Venice“ von der EP ,,PopUp
Shop“ scheinen sich Exotica
und Jimi Hendrix zu treffen.

Auffillige Abmischung

Auffillig ist die Abmischung
desmittleren Teils: Dartickt zu-
nédchst das Schlagzeug in den
Vordergrund und das Vibrafon
von Justefan steht weit hinten,
schemenhatft. Erst als die Gitar-
re von Jeff Parker einsetzt,
riickt auch das Vibrafon nach
vorne. Die zunichst aullerge-

IMAGO|GONZALES PHOTO(JOE MILLER

Mit dieser
tollen Energie

Gemeinsam und improvisiert: Makaya
McCravens Doppelalbum ,,Off the Record*

Von Stefan Michalzik

wohnliche Prisenz des Schlag-
zeugs ist, gleich der Rhythmik,
an Drum‘n‘Bass angelehnt.
Das Zusammentreffen von
Tradition und Gegenwart ist
ein Charakteristikum der Mu-
sik McCravens. ,,Techno Logic“
lautet der Titel der dritten EP,
der einzigen, deren Aufnah-
men auf verschiedene Konzer-
te zwischen 2017 und 2025 zu-
rickgehen. In der Nummer
sTechnology”, die mit einer
knarzig-splittrigen Klangszene
beginnt, wiederholt Ben LaMar
Gay in einem Sprechgesang,
der an den Protorap von The
Last Poets erinnert, x-fach die

Worte ,Many many many
years behind what we‘ve got al-
ready/It's called technology*“.
In ,Prime“ tiberlagern sich
Funkyness und Drum‘n‘ Bass,
angesichts von ,Battleships®
sieht man sich erinnert an den
Miles Davis der elektrifizierten
Phase, speziell um die Alben
,Jack Johnson“ (1971) und ,,On
the Corner* (1972).

Makaya
McCraven: Off
the Record.

Int. Anthem/
Nonesuch/XL
Recordings.

in Kino-Varieté mit Film,

Live-Musik und Biihnen-
Show*“ kiindigte die Volksbiih-
ne im Grof3en Hirschgraben in
Frankfurt an - aber was sollte
man sich dabei vorstellen?
Nun, es kam ziemlich anders,
als es sich die Kritikerin vorge-
stellt hatte — das lag aber letzt-
lich nicht an Michael Quast
und seiner, diesmal, munteren
Band.

Quast hatte seinen Text of-
fenbar bis zur letzten Minute
aktualisiert. Unter dem Titel
,Flucht ins Gliick” ging es weit
weniger um Gliick (héchstens
das, zu tiberleben), vielmehr
um Flucht und Immigration.
Und es kam sogar Alex Pretti
vor, der Krankenpfleger, der
vor Tagen in Minneapolis von
den ICE-Hischern erschossen
wurde. Dem Namen nach, so
Quast, mussten seine Vorfah-

Freiheitsstatue als Schreckgespenst.

Oh Bibber, oh Graus

Die Volksbithne mit viel Flucht und wenig Gliick. Von Sylvia Staude

ren italienische Einwanderer
gewesen sein. Dann zdhlte er
auf Englisch bis zehn, so viele
Schiisse trafen den dann von
Donald Trump und seinen La-
kaien auch noch verunglimpf-
ten Pretti.

Quast trigt einen Conféren-
cier-Nadelstreifenanzug und
spricht seine kurzen Zwischen-
texte, darunter auch von Han-
nah Arendt und Mascha Kaléko
zum Thema Exil, in gleichsam
distanziertem, sarkastischem
Ton.

Auch gibt er zu Anfang eine
Schattenfigur, die tibers sttir-
mische Meer reist, fast er-
trinkt, von einer Krabbe ge-

ANDREAS MALKMUS

zwickt wird (eine weitere Krab-
be spielt mit an diesem Abend),
dann an der Freiheitsstatue an-
kommt - die freilich keine Zu-
flucht mehr ist, sondern mit ei-
nem Galgenstrick droht.

Im Mittelpunkt von ,,Flucht
ins Glick® stehen zwei alte
Stummfilme, die aufs GroRar-
tigste, Saftigste, Lautmale-
rischste, Spaligste Dbegleitet
werden von Musik, die sich
Uwe Dierksen ausgedacht hat,
die auf der Bithne gespielt wird
von Yuka Ohta, Schlagzeug, Mi-
haru Ogura, Klavier, Miguel Ca-
sas, Posaune, Bill Forman,
Trompete, und Peter Schlier,
Kontrabass. Es ist Stummfilm-
Musik mit einem Augenzwin-
kern. Uwe Dierksen, schwer
krebskrank, kommt zum
Schlussapplaus aus dem Zu-
schauersaal nach vorn und wir
zurecht bejubelt.

»~Liberty“, nichts fiir
Leute mit Hohenangst

Die Musik begleitet Quasts
schwankende Reise tibers
Meer, dann aber vor allem die
beiden Filme: ,Liberty mit
Stan Laurel und Oliver Hardy
sowie ,The Immigrant® mit
Charlie Chaplin von1917.

Die Flucht gelingt ,,Dick und
Doof*®, zuerst tragen sie Straf-
lingskleidung, ziehen sich

dann um und erwischen die je-
weils falsche Hose, werden x-
mal beim Tauschversuch ent-
deckt — zu allem Ungliick lan-
det eine Krabbe in der weiten
Hose. Zum weiteren Ungliick
befordert sie ein Bauarbeiter-
lift in schwindelnde Hohe. Wo
ihnen vor Angst die Beine
schlottern. Aber am Ende, oh
Freude, bekommt der sie ver-
folgende Polizist im wahrsten
Sinn des Worts eins auf den De-
ckel.

Chaplins Einwanderer
kommt, wie frither tiblich, via
Schiff an, wird mit seinen Lei-
densgenossen und -genossin-
nen zwar riide abgefertigt,
aber immerhin hineingelassen
ins gelobte Land — obwohl er
arm ist wie eine Kirchenmaus.

Volksbiihne im GroBen Hirschgra-
ben, Frankfurt: 1.,7.,15., 20.
Februar, 15., 28. Marz.
volksbuehne.net



	FR2-3101.pdf
	FR3-3101.pdf

