
18 Feuilleton FRANKFURTER RUNDSCHAU | NR. 26 | SAMSTAG, 31. JANUAR 2026

A nsgar Beckermann gilt als
einer der wichtigsten Köp-

fe der analytischen Philosophie
in Deutschland. 

Herr Beckermann, in unserer
Zeit wird das Wissen hart atta-
ckiert. Bleibt die Flucht zum
Glauben. Sie haben vor einigen
Jahren ein Buch über Glauben
geschrieben. Muss Glauben
zwingend etwas Religiöses
sein?
Nein, nicht unbedingt. Im
Deutschen verwenden wir die
Verben „glauben“ und „über-
zeugt sein“ weitgehend syn-
onym. Wenn wir sagen: „Ich
glaube, morgen wird es reg-
nen“, meinen wir ja keine reli-
giöse Aussage, sondern drü-
cken eine Überzeugung über
die Welt aus. Der großgeschrie-
bene „Glaube“ hingegen ver-
weist im Deutschen üblicher-
weise auf Religion. Es lohnt sich
daher, zwischen religiösem
und nicht-religiösem Glauben
zu unterscheiden. 

Und was zeichnet für Sie religiö-
ses Glauben aus?
Ich vertrete die Auffassung,
dass Religionen in der Regel
Überzeugungen enthalten, die
sich auf eine die empirische
Welt transzendierende Sphäre
beziehen – auf übernatürliche
Wesen oder Kräfte. Manche
würden das bestreiten, aber
wenn man sich die existieren-
den Religionen anschaut, dann
findet man dieses Moment
praktisch überall. Religion
setzt fast immer voraus, dass es
neben der natürlichen Welt ei-
ne andere, nicht-natürliche
gibt.

Damit berühren Sie den alten
Gegensatz von Glauben und
Wissen.
Ja, und dieser Gegensatz ist
hochaktuell. Was wir in westli-
chen Gesellschaften beobach-
ten, ist nicht nur eine Individu-
alisierung von Glaubensfor-
men, sondern eine Infragestel-
lung des Wissensbegriffs selbst.
Der klassische Wissensbegriff
der Philosophie – Wissen als ge-

rechtfertigte wahre Überzeu-
gung – steht unter Druck. Vor
allem der Wahrheitsbegriff ist
in Misskredit geraten. Man hört
oft den Satz: „Jeder hat seine ei-
gene Wahrheit.“ Aus meiner
Sicht ist das nicht konsistent
vertretbar. Es gibt nur eine
Wahrheit.

Wie lange hat sich dieser Wis-
sensbegriff eigentlich gehalten?
Der reicht doch mindestens bis
Platon zurück.
In der Philosophie hat er sich
im Kern durchgehalten. Natür-
lich gibt es Kolleginnen und
Kollegen, die dem Wahrheits-
begriff skeptisch gegenüberste-
hen. Das ist aber eine Minder-
heitenposition, sowohl nume-
risch als auch argumentativ.
Die große Mehrheit der Philo-
sophen geht nach wie vor
davon aus, dass Wahrheit es-
senziell zum Begriff des Wis-
sens gehört. Die klassische
Dreikomponententheorie –
Überzeugung, Wahrheit und
Rechtfertigung – ist immer
noch maßgeblich. Es gibt tech-
nische Debatten über Ergän-
zungen, aber der Kern steht.

Warum ist diese Unterschei-
dung zwischen Glauben und
Wissen für uns als Menschen
überhaupt relevant?
Wissen über die empirische
Welt ist für uns überlebensnot-
wendig. Wenn wir Hunger ha-
ben, müssen wir wissen, wo es
Nahrung gibt; wenn wir müde
sind, müssen wir wissen, wo
wir einen sicheren Schlafplatz
finden. Nicht nur für unsere all-
gemeine Lebensführung wäre
es aber auch wichtig zu wissen,
ob es neben der empirischen
auch eine übernatürliche Welt
gibt und wie diese beschaffen
ist. Aber offenbar können wir

das nicht wissen, wir können es
nur glauben. 

Sie haben vorhin bereits zwi-
schen religiösem und nicht-reli-
giösem Glauben unterschieden.
Bleiben wir beim religiösen
Glauben – und hier zunächst
beim Monotheismus. Was wäre
aus Ihrer Sicht der Kern dessen,
woran religiöse Menschen glau-
ben?
Im Kern geht es um zwei Fra-
gen: Erstens, ob es überhaupt
übernatürliche Wesen gibt – al-
so nichtmaterielle Wesen, Geis-
ter im weitesten Sinne. Und
zweitens, ob es unter diesen
auch Götter gibt, nichtmateri-
elle Wesen, die uns Menschen
an Kraft weit überlegen sind
und die häufig als unsterblich
betrachtet werden. Der Mono-
theismus, wie er uns im Juden-
tum, im Christentum und im Is-
lam entgegentritt, beantwortet
diese zweite Frage strikt: Es gibt
nur einen Gott. Und dieser Gott
wird zumindest im christlichen
Verständnis als vollkommenes
Wesen gedacht – allwissend,

allmächtig und moralisch voll-
kommen gut. Das ist die Grund-
idee des sogenannten ens per-
fectissimum.

Manche würden einwenden,
dass der Monotheismus nicht
die einzige religiöse Form ist.
Natürlich. Es gibt polytheisti-
sche Religionen, animistische
Traditionen und sogenannte
Hochgottreligionen. Monothe-
ismus ist nur eine Variante un-
ter vielen. Aber in unserer kul-
turellen Tradition ist er die prä-
gende Form. Über die anderen
könnte man viel sagen, aber das
führt hier zu weit.

Bleiben wir beim abrahamiti-
schen Gott. In der Philosophie
hat es ja verschiedenste Versu-
che gegeben, seine Existenz zu
beweisen – rein begrifflich, ge-
wissermaßen a priori. Was hal-
ten Sie als analytischer Philo-
soph von diesen Gottesbewei-
sen?
Das hängt davon ab, welchen
Beweis man betrachtet. Das on-
tologische Argument – von An-
selm über Descartes bis zu Leib-
niz – hat versucht zu zeigen,
dass aus dem Begriff eines voll-
kommenen Wesens notwen-
dig folgt, dass dieses Wesen
existiert. Die Idee dahinter ist:
Ein vollkommenes Wesen, das
nur in Gedanken existiert, wä-
re weniger vollkommen als ei-
nes, das auch in der Wirklich-
keit existiert – also müsse es
existieren.

Und überzeugt Sie das?
Als rein begriffliche Operation
ist das elegant. Aber als Beweis
der Existenz Gottes ist es in
meinen Augen nicht tragfähig.
Kant hat das im 18. Jahrhundert
sehr scharf formuliert: Exis-
tenz ist keine Eigenschaft wie

„allwissend“ oder „allmächtig“,
die man einfach zum Begriff ei-
nes Wesens hinzufügen könn-
te. Wenn Kant damit recht hat –
und ich denke, er hat recht –,
dann bricht das klassische on-
tologische Argument zusam-
men.

Sie haben vorhin gesagt, wir
müssten anerkennen, dass die
empirische Welt die einzige
Welt ist, die es gibt. Was bedeu-
tet das konkret?
Es bedeutet schlicht, dass alles,
was existiert, Teil dieser Welt
ist: die Sterne, unsere Erde,
Flüsse, Berge, Bäume, Tiere –
und wir Menschen. Auch wir ra-
gen nicht über diese Welt hin-
aus. Wir sind Teil von ihr. Und
weil wir uns in dieser empiri-
schen Welt zurechtfinden müs-
sen, brauchen wir wahre Über-
zeugungen über sie.

Und wie gelangen wir zu sol-
chen wahren Überzeugungen?
Ich bin überzeugt, dass wissen-
schaftliche Methoden der beste
Weg sind, um zu wahren Über-
zeugungen zu gelangen. Aller-
dings würde ich den Begriff
„wissenschaftliche Methoden“
nicht mystifizieren. Vieles
davon nutzen wir bereits im All-
tag: Wir prüfen, vergleichen,
schließen aus, suchen nach In-
dizien, korrigieren Fehler. Wis-
senschaft ist im Grunde die sys-
tematische Anwendung dieser
alltäglichen Methoden. Wenn
wir so vorgehen, kommen wir
nicht zu einer übernatürlichen
Welt. Der vielleicht wichtigste
Schluss im Alltag und in den
Wissenschaften ist der Schluss
auf die beste Erklärung. Aber es
gibt keine uns zugänglichen
Phänomene, die sich nur oder
am besten durch das Einwirken
übernatürlicher Wesen erklä-

ren lassen. Und denken sie an
die vielen verheerenden Natur-
katastrophen, die es in unserer
Welt gegeben hat und gibt. Hier
ist das Nichteingreifen uns
wohl gesonnener übernatürli-
cher Wesen geradezu mit Hän-
den zu greifen. All das stützt in
meinen Augen die Vermutung,
dass es solche Wesen und eine
übernatürliche Welt gar nicht
gibt.

Sie wollten das mit einem Bei-
spiel verdeutlichen.
Ja. Nehmen Sie das Strafrecht.
Wenn es in einem Mordfall dar-
um geht, herauszufinden, wer
das Opfer getötet hat, dann ge-
hen wir davon aus, dass es eine
Wahrheit gibt: eine konkrete
Person oder eine konkrete
Gruppe hat die Tat begangen.
Und wir nutzen Methoden – In-
dizien, Ausschlussgründe (Ali-
bis), Spuren –, um dieser Wahr-
heit näherzukommen. Nie-
mand würde ernsthaft behaup-
ten, es gebe hier mehrere
Wahrheiten: Für den einen war
A der Täter, für den anderen B.
Sicher kann man das eine oder
das andere glauben. Aber wahr
kann höchstens eine dieser
Überzeugungen sein. Das hal-
ten die meisten Menschen ganz
intuitiv für völlig klar. Und ich
denke, genauso sollten wir uns
auch insgesamt dem Thema nä-
hern, was es in der Welt gibt
und was nicht.

Wenn wir über Wissen und
Wahrheit sprechen, sind wir
mitten in der Philosophie. Sie
haben maßgeblich zur analyti-
schen Philosophie in Deutsch-
land beigetragen. Wie sehen Sie
deren Rolle heute? Es gibt ja die
Kritik, die Philosophie habe das
Feld des Sinnhaften aufgegeben
und könne den Menschen kei-
nen Sinnrahmen mehr bieten –
und verantwortlich sei vor al-
lem die analytische Philoso-
phie.
Ich kann mit dem Begriff „Sinn-
rahmen“ wenig anfangen. Seit
alters her gibt es Fragen, die von
Philosophinnen und Philoso-
phen behandelt werden: In wel-
chem Verhältnis stehen Körper
und Geist zueinander? Was ist
Bewusstsein? Haben wir einen
freien Willen? Was kann man a
priori wissen? Lässt sich das
Problem der Induktion lösen?
Gibt es einen Gott? Lassen sich
moralische Normen rational
begründen? Was ist eine ge-
rechte Gesellschaft? Aufgabe
der Philosophie ist, Antworten
auf diese Fragen zu finden. Und
d.h. erstens herauszuarbeiten,
welche möglichen Antworten
es gibt, und zweitens, welche
Gründe für und gegen diese
Antworten sprechen. Das
scheint trocken, aber es ist zen-
tral für jede ernsthafte Ausein-
andersetzung mit der Welt und
uns selbst. Außerdem: Wenn
der Vorwurf, die analytische
Philosophie habe das Feld des
Sinnhaften aufgegeben, bedeu-
ten soll, sie habe zu ethischen
und normativen Fragen sowie
insgesamt zu existentiellen Fra-
gen nichts beizutragen, so
stimmt das einfach nicht. Im
Gegenteil, viele Fragen von im-
mens existentieller Tragweite –
Bewusstsein, Freiheit, Moral,
Identität, Tod – werden heute
auch analytisch debattiert, und
zwar auf sehr hohem Niveau.

Sie halten die Frage nach einem
Sinnrahmen für missverständ-
lich?
Die Aufgabe der Philosophie ist
nicht die eines Priesters oder
Therapeuten. Die Aufgabe der
Philosophie ist es, Antworten
auf philosophische, auch auf

Ansgar Beckermann über das Fehlen einer transzendenten Welt als Grundlage der Religion,

die Bedeutung des Glaubens, die Existenz Gottes sowie die Aufgabe der analytischen

Philosophie. Ein Interview von Michael Hesse

„Richtet euch nach Gründen“

Führte einen bedeutenden Gottesbeweis: Anselm von Canterbury (1033–1109). Anselm (3. v.l.) nimmt hier das Erzbistum (symbolisiert durch den
Bischofsstab) von Wilhelm II. (Rufus) von England an. Holzstich London 1864. IMAGO IMAGES

„Die Aufgabe der
Philosophie ist
nicht die eines
Priesters oder
Therapeuten. Die
Aufgabe der
Philosophie ist es,
Antworten auf
philosophische,
auch auf
existentielle Fragen
zu finden“



19 Feuilleton FRANKFURTER RUNDSCHAU | NR. 26 | SAMSTAG, 31. JANUAR 2026

existentielle Fragen zu finden.
Dabei geht sie so vor, dass sie
versucht, Begriffe zu klären,
Gründe für und wider abzuwä-
gen und so zwischen vernünfti-
gen und unvernünftigen Über-
zeugungen zu unterscheiden.
Wer von der Philosophie erwar-
tet, sie müsse existenzielle Er-
bauung liefern, wird natürlich
enttäuscht. Und noch eins
scheint mir wichtig: Philoso-
phie versucht zwar, Antworten
auf ihre Fragen zu finden. Aber
aus prinzipiellen Gründen ist es
ihr unmöglich, tatsächlich defi-
nitive Antworten zu geben. Sie
kann nur herausfinden, welche
möglichen Antworten es gibt
und welche Gründe für und ge-
gen diese Antworten sprechen.
Das ist für viele natürlich unbe-
friedigend. Aber es ermöglicht
auch jedem, eine eigene Ant-
wort zu finden. 

Wenn moderne Gesellschaften
komplexe Probleme ohne tran-
szendente Instanzen lösen kön-
nen – wäre das dann ein Argu-
ment für eine atheistische oder
zumindest stark säkularisierte
Gesellschaft?
So einfach ist es nicht. Was ich
jedoch in unserer westlichen
Welt für einen geradezu epo-
chalen Fortschritt halte, ist die
Religionsfreiheit, die sich nach
dem Dreißigjährigen Krieg im
Westen durchgesetzt hat. Diese
Entwicklung hat Gesellschaf-
ten enorm befriedet. Wenn Pro-
testanten nicht mehr gegen Ka-
tholiken kämpfen, Muslime
nicht mehr gegen Christen,
Muslime nicht mehr gegen Ju-
den – sondern die Gesellschaft
so organisiert ist, dass jeder das
Recht hat, seinen Glauben frei
zu wählen und niemand des-
halb diskriminiert werden darf
–, dann ist das ein zivilisatori-
scher Durchbruch ersten Ran-
ges. 

Und das ist in Gefahr?
Zumindest sehe ich in Teilen
der Welt Entwicklungen, die

eher Rückschritte darstellen.
Religionsfreiheit ist kein
Selbstläufer. Es gibt Regionen,
in denen sie erodiert, andere, in
denen sie nie etabliert wurde.
Und das ist nicht nur für religiö-
se Minderheiten ein Problem,
sondern für die Gesellschaft
insgesamt, weil es Konflikte
verschärft und politisiert, die
längst befriedet sein könnten.

Bleibt trotzdem die Frage: Sind
atheistische Gesellschaften oder
religiöse Gesellschaften die
friedlicheren?
Ich wünschte, ich könnte Ih-
nen eine eindeutige Antwort
geben. Aber das kann ich nicht.
Es gibt für beide Varianten gute
historische und gegenwärtige
Beispiele. Es gibt zutiefst religi-
öse Gesellschaften, die über
lange Zeiträume friedlich wa-
ren. Aber es gab und gibt auch
sehr viel religiöse Gewalt. Es
gibt stark säkularisierte Gesell-
schaften, die ebenfalls friedlich
und stabil funktionieren. Aber
natürlich gibt es auch Staaten,
die sich selbst als atheistisch
verstehen und die zu den übels-
ten Unterdrückerstaaten der
Geschichte zählen. Entschei-
dend scheint mir nicht die Prä-
senz oder Abwesenheit von Re-
ligion zu sein, sondern die Fä-
higkeit zur Toleranz, zur Kon-
fliktbegrenzung und zur
Wahrung der Rechte jedes Ein-
zelnen.

Sie haben einmal die These ver-
treten, dass die Philosophie bis
etwa 1800 – also bis einschließ-
lich Kant – einer Maxime ge-
folgt sei: „Suche nach Grün-
den.“ Was meinten Sie damit?
Gemeint ist eine bestimmte
Art, an philosophische Proble-
me heranzugehen. Die Philoso-
phie sollte in meinen Augen
versuchen herauszufinden,
wie die Welt wirklich ist, und
sie sollte das tun, indem sie
Gründe sammelt, abwägt und
nach begründeten Überzeu-
gungen sucht. Bis Kant ist das
im Kern das philosophische
Programm: ein argumentatives
Projekt. Im 19. Jahrhundert gilt
das – überspitzt gesagt – nicht
mehr überall. Nehmen Sie
Nietzsche oder andere Vertre-
ter jener Zeit: Argumente spie-
len da keine zentrale Rolle
mehr. Philosophie wird literari-
scher, rhetorischer, stilisti-
scher.

Und die analytische Philoso-
phie wäre der Versuch, das zu-
rückzuholen?
Genau. In dem Aufsatz, auf den
Sie anspielen, habe ich die The-
se vertreten, die analytische
Philosophie sei der Versuch, die
Philosophie wieder auf den
Weg vor 1800 zurückzubringen.
Weg von dem, was ich etwas po-
lemisch „literarisches Ge-
schwätz“ genannt habe, und
hin zu philosophischen Über-
zeugungen, die sich an Grün-
den orientieren. Insofern spielt
die analytische Philosophie ei-
ne sehr gute Rolle: Sie zwingt
uns, Rechenschaft über unsere
Behauptungen abzulegen.

Kritiker wenden ein, dass die
analytische Philosophie sich in
Spitzfindigkeiten verliert. 
Das stimmt bis zu einem gewis-
sen Grad. Es gibt Arbeiten, die
so detailversessen sind, dass sie
kaum noch Erkenntnisgewinn
erzeugen. Diese Kritik ist legi-
tim. Aber man sollte die analyti-
sche Philosophie nicht auf ihre
Schwächen reduzieren. Die
Grundhaltung – richtet euch
nach Gründen – ist ein enorm
wichtiger Beitrag zur Philoso-
phie insgesamt.

ZUR PERSON

Ansgar Beckermann, geb. 1945
in Hamburg, ist einer der
Hauptvertreter der Philoso-
phie des Geistes und der
analytischen Philosophie in
Deutschland. Seine Arbeits-
schwerpunkte liegen zudem
im Feld der Logik, Erkennt-
nistheorie, Theorie der Wil-
lensfreiheit und Religions-
philosophie. In der Zeit von
1964 bis 1974 Studium stu-
dierte er in Hamburg und
Frankfurt am Main Philoso-
phie, Soziologie und Mathe-
matik, in Frankfurt wurde er
auch promoviert. Danach
lehrte er in Mannheim und
Bielefeld. Zwischen 2000 und
2006 war er Präsident der
Gesellschaft für Analytische
Philosophie e.V.

Sein bekanntestes Buch ist
wohl die „Analytische Ein-
führung in die Philosophie
des Geistes“ (De Gruyter). Im
Jahr 2013 erschien von ihm
das Buch „Glaube“ (eben-
falls De Gruyter, 194 Seiten,
19,95). In diesem Jahr er-
scheint aus seiner Feder in
einer Neuauflage sein Buch
„Naturalismus“.

D er Schlagzeuger Makaya
McCraven, einer der pro-

minentesten Protagonisten
der neueren Jazzszene in Chi-
cago um das Label Internatio-
nal Anthem, bringt Produkti-
onstechniken aus dem HipHop
mit der Improvisation des Jazz
zusammen. „Off the Record“,
sein neues Doppelalbum, setzt
sich aus vier eigenständigen
EPs zusammen, die man als ei-
nen Zyklus auffassen und hö-
ren kann. 

Grundlage sind Aufnahmen
aus den Jahren 2015 und 2017
sowie 2024 und 2025, live ein-
gespielt in New York, London
und Berlin, mit unterschiedli-
chen Besetzungen um insge-
samt zehn Musiker, darunter
Ben LaMar Gay (Kornett, Stim-
me, Perkussion, Synthesizer,
Elektronik und Diddley Bow),
der Gitarrist Jeff Parker und die
Vibrafonisten Joel Ross und Jus-
tefan, Junius Paul am Kontra-
bass und Benjamin J. Shepherd
am E-Bass. Später bearbeitete
McCraven, wie von ihm geläu-
fig, die Aufnahmen im Studio
und versah sie mit Overdubs.

Es ist der gemeinschaftliche
Prozess des Musizierens, für
den sich Makaya McCraven,
wie er betont, besonders inter-
essiert vor dem Hintergrund ei-
ner Zeit, die stark von der virtu-
ellen Kommunikation geprägt
ist und in der man nicht mehr
sicher wisse, was real ist und
was nicht. 

Was banal erscheinen mag,
derweil es tatsächlich die sich
vehement vermittelnde Ener-
gie des gemeinschaftlichen
Prozesses ist, die die überra-
gende Qualität dieser Aufnah-
men mit ausmacht. Ein Treffen
starker Charaktere, die um die
Bedeutung eines Austarierens
von Individualität und Ge-
meinschaft wissen. Das impro-
visierende Ensemble, ein Ge-
sellschaftsmodell. Selbst wenn
man es als solches nicht verklä-
ren sollte.

Ein kräftiger Akzent, wenn
auch von Nummer zu Num-
mer unterschiedlich ausge-
prägt, liegt bei dem 1983 als
Sohn eines Afroamerikaners
und einer Ungarin in Paris ge-
borenen Musiker auf der Beto-
nung der afrikanischen Wur-
zeln, besonders etwa in der
Rhythmik von „Choo Choo“ zu
Beginn der EP „The People‘s
Mixtape“. Die Repetition spielt
eine fundamentale Rolle, teils
in Verwandtschaft zum musi-
kalischen Minimalismus. In
Jeff Parkers Gitarrenspiel in
„Venice“ von der EP „PopUp
Shop“ scheinen sich Exotica
und Jimi Hendrix zu treffen. 

Auffällige Abmischung

Auffällig ist die Abmischung
des mittleren Teils: Da rückt zu-
nächst das Schlagzeug in den
Vordergrund und das Vibrafon
von Justefan steht weit hinten,
schemenhaft. Erst als die Gitar-
re von Jeff Parker einsetzt,
rückt auch das Vibrafon nach
vorne. Die zunächst außerge-

wöhnliche Präsenz des Schlag-
zeugs ist, gleich der Rhythmik,
an Drum‘n‘Bass angelehnt.

Das Zusammentreffen von
Tradition und Gegenwart ist
ein Charakteristikum der Mu-
sik McCravens. „Techno Logic“
lautet der Titel der dritten EP,
der einzigen, deren Aufnah-
men auf verschiedene Konzer-
te zwischen 2017 und 2025 zu-
rückgehen. In der Nummer
„Technology“, die mit einer
knarzig-splittrigen Klangszene
beginnt, wiederholt Ben LaMar
Gay in einem Sprechgesang,
der an den Protorap von The
Last Poets erinnert, x-fach die

Worte „Many many many
years behind what we‘ve got al-
ready/It‘s called technology“.
In „Prime“ überlagern sich
Funkyness und Drum‘n‘ Bass,
angesichts von „Battleships“
sieht man sich erinnert an den
Miles Davis der elektrifizierten
Phase, speziell um die Alben
„Jack Johnson“ (1971) und „On
the Corner“ (1972).

Gemeinsam und improvisiert: Makaya

McCravens Doppelalbum „Off the Record“ 

Von Stefan Michalzik

Mit dieser 
tollen Energie 

Makaya McCraven. IMAGO/GONZALES PHOTO/JOE MILLER

Makaya 
McCraven: Off
the Record. 
Int. Anthem/
Nonesuch/XL
Recordings.

ren italienische Einwanderer
gewesen sein. Dann zählte er
auf Englisch bis zehn, so viele
Schüsse trafen den dann von
Donald Trump und seinen La-
kaien auch noch verunglimpf-
ten Pretti. 

Quast trägt einen Conféren-
cier-Nadelstreifenanzug und
spricht seine kurzen Zwischen-
texte, darunter auch von Han-
nah Arendt und Mascha Kaléko
zum Thema Exil, in gleichsam
distanziertem, sarkastischem
Ton. 

Auch gibt er zu Anfang eine
Schattenfigur, die übers stür-
mische Meer reist, fast er-
trinkt, von einer Krabbe ge-

E in Kino-Varieté mit Film,
Live-Musik und Bühnen-

Show“ kündigte die Volksbüh-
ne im Großen Hirschgraben in
Frankfurt an – aber was sollte
man sich dabei vorstellen?
Nun, es kam ziemlich anders,
als es sich die Kritikerin vorge-
stellt hatte – das lag aber letzt-
lich nicht an Michael Quast
und seiner, diesmal, munteren
Band. 

Quast hatte seinen Text of-
fenbar bis zur letzten Minute
aktualisiert. Unter dem Titel
„Flucht ins Glück“ ging es weit
weniger um Glück (höchstens
das, zu überleben), vielmehr
um Flucht und Immigration.
Und es kam sogar Alex Pretti
vor, der Krankenpfleger, der
vor Tagen in Minneapolis von
den ICE-Häschern erschossen
wurde. Dem Namen nach, so
Quast, mussten seine Vorfah-

zwickt wird (eine weitere Krab-
be spielt mit an diesem Abend),
dann an der Freiheitsstatue an-
kommt – die freilich keine Zu-
flucht mehr ist, sondern mit ei-
nem Galgenstrick droht. 

Im Mittelpunkt von „Flucht
ins Glück“ stehen zwei alte
Stummfilme, die aufs Großar-
tigste, Saftigste, Lautmale-
rischste, Spaßigste begleitet
werden von Musik, die sich
Uwe Dierksen ausgedacht hat,
die auf der Bühne gespielt wird
von Yuka Ohta, Schlagzeug, Mi-
haru Ogura, Klavier, Miguel Ca-
sas, Posaune, Bill Forman,
Trompete, und Peter Schlier,
Kontrabass. Es ist Stummfilm-
Musik mit einem Augenzwin-
kern. Uwe Dierksen, schwer
krebskrank, kommt zum
Schlussapplaus aus dem Zu-
schauersaal nach vorn und wir
zurecht bejubelt. 

„Liberty“, nichts für
Leute mit Höhenangst

Die Musik begleitet Quasts
schwankende Reise übers
Meer, dann aber vor allem die
beiden Filme: „Liberty“ mit
Stan Laurel und Oliver Hardy
sowie „The Immigrant“ mit
Charlie Chaplin von 1917. 

Die Flucht gelingt „Dick und
Doof“, zuerst tragen sie Sträf-
lingskleidung, ziehen sich

dann um und erwischen die je-
weils falsche Hose, werden x-
mal beim Tauschversuch ent-
deckt – zu allem Unglück lan-
det eine Krabbe in der weiten
Hose. Zum weiteren Unglück
befördert sie ein Bauarbeiter-
lift in schwindelnde Höhe. Wo
ihnen vor Angst die Beine
schlottern. Aber am Ende, oh
Freude, bekommt der sie ver-
folgende Polizist im wahrsten
Sinn des Worts eins auf den De-
ckel. 

Chaplins Einwanderer
kommt, wie früher üblich, via
Schiff an, wird mit seinen Lei-
densgenossen und -genossin-
nen zwar rüde abgefertigt,
aber immerhin hineingelassen
ins gelobte Land – obwohl er
arm ist wie eine Kirchenmaus. 

Oh Bibber, oh Graus
Die Volksbühne mit viel Flucht und wenig Glück. Von Sylvia Staude 

Freiheitsstatue als Schreckgespenst. ANDREAS MALKMUS

Volksbühne im Großen Hirschgra-
ben, Frankfurt: 1., 7., 15., 20.

Februar, 15., 28. März. 

volksbuehne.net


	FR2-3101.pdf
	FR3-3101.pdf

